RELATORIA
POLITICO-CONGEITUAL

PAMELA CARVALHO

CDmUﬂIGaQﬂﬂ Antirracista - Vozes Femininas Negras
e Indigenas em Dialogo pela Transformacao

Casa Museu Eva Klabin, Rio de Janeiro
20 e 21 de novembro de 2025

INTRODUCAO:
Escrever o presente como quem disputa o futuro

Escrevo esta relatoria consciente de que nao registro apenas um evento, mas
um momento histérico especifico, atravessado por disputas de memodria,
poder e projeto de pais. O Comunicag¢do Antirracista — Vozes Femininas Negras
e Indigenas em Dialogo pela Transformacé&o, realizado nos dias 20 e 21 de
novembro de 2025, na Casa Museu Eva Klabin, no Rio de Janeiro, ndo foi um
acontecimento isolado no calendario cultural do pais. Ele se inscreve num
ciclo politico maior, em que mulheres negras e indigenas voltam a afirmar, de
forma coletiva e organizada, que nao aceitam mais ocupar o lugar de excegao
dentro da democracia brasileira.

O fato de o encontro comecar no 20 de novembro, Dia Nacional da Consciéncia
Negra, recentemente reconhecido como feriado nacional, carrega um peso
simbdlico e politico incontornavel. Essa data, historicamente construida pelo
movimento negro como contraponto ao 13 de maio, nunca foi apenas um
marco comemorativo. Ela sempre foi e continua sendo um campo de disputa.
Disputa sobre o sentido da abolicao, sobre o lugar da populagao negra na
histéria nacional e, sobretudo, sobre quem tem o direito de narrar o Brasil.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL



Transformar o 20 de novembro em feriado nacional ndo encerra essa disputa.
Ao contrario: a desloca para um novo patamar. O risco permanente é que a data
seja esvaziada, institucionalizada sem transformagéao estrutural, convertida em
simbolo inofensivo. E contra esse esvaziamento que o Comunicacdo Antirracista
se coloca. Nao como celebragdo abstrata da diversidade, mas como afirmacgao
politica de presenca, producdo de pensamento critico e construgcao de agenda
publica.

0 encontro acontece também as vésperas da Marcha das Mulheres Negras de
2025, que recoloca no centro do debate nacional a articula¢do entre racismo,
sexismo, desigualdade econémica e democracia. A Marcha, assim como este
evento, ndo nasce da urgéncia momentanea, mas de uma longa tradi¢cao de
organizagao politica de mulheres negras no Brasil. Ela expressa a recusa em
continuar sendo convocada apenas nos momentos de crise, sem acesso real aos
espagos de decisao.

E nesse contexto que mulheres negras e indigenas se relinem para falar de
comunicagao, ndo como técnica neutra, mas como campo estratégico de poder.
Comunicar, como ficou evidente ao longo dos dois dias, ndo é apenas informar,
divulgar ou sensibilizar. Comunicar é organizar o mundo simbdlico. E definir quais
vidas sé@o narraveis, quais histérias sao dignas de memaria, quais vozes sdo
consideradas legitimas no debate publico.

A comunicagao brasileira, historicamente, operou como ferramenta de exclusao.
Nao apenas pela auséncia de pessoas negras e indigenas nos meios de producgao,
mas pela construgao reiterada de narrativas que reforgam hierarquias raciais,
naturalizam desigualdades e transformam violéncia em espetaculo. O racismo
estrutural ndo se sustenta apenas por politicas econémicas ou decisdes juridicas:
ele se alimenta de imagens, palavras, siléncios e enquadramentos. Por isso, falar
de comunicaco antirracista é falar de democracia substantiva. E questionar quem
controla os meios, quem define as pautas, quem escolhe os enquadramentos e
quem se beneficia do siléncio imposto a determinados corpos e territorios.

Realizar este encontro no Rio de Janeiro ndo é um detalhe. O Rio € um territorio
profundamente marcado por contradigdes: capital simbdlica do pais, cidade
negra por exceléncia, mas também laboratério histérico de politicas de morte,
criminalizac&o da pobreza e militarizagdo dos territérios populares. E no Rio
que a violéncia racial se expressa de forma explicita, seja nas favelas, seja nos
corredores do poder.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 2



Ao mesmo tempo, o Rio € um dos principais centros de produgao simbdlica

do Brasil. Cinema, televisdo, musica e jornalismo produzidos aqui moldam

o imaginario nacional. Disputar a comunicagao no Rio é disputar o préprio
sentido de Brasil. A Casa Museu Eva Klabin, espaco historicamente associado
a uma elite cultural branca e europeizada, torna-se, nesses dois dias, territorio
de deslocamento. Mulheres negras e indigenas ocupam esse espago ndo como
convidadas ocasionais, mas como produtoras de pensamento, arte, politica e
futuro. Esse deslocamento ndo é apenas espacial: é epistemoldgico.

Assumo esta relatoria ndo como quem organiza atas, mas como quem costura
tempos histéricos. Sou convocada aqui a exercer o papel de “historiadora do
presente”, registrando ndo apenas o que foi dito, mas o que foi tensionado, o
que ficou implicito, o que se desenhou como possibilidade.

Este texto &, portanto, uma escrevivéncia coletiva. Ele nasce da oralidade
das mesas, do corpo das falas, das pausas, das énfases e das memdrias
convocadas. Ao transpor essas vozes para o registro escrito, nao busco
neutralidade. Busco fidelidade politica. Nos proximos blocos, aprofundo
cada mesa, ampliando as falas das participantes, destacando trechos
marcantes, estabelecendo conexdes entre arte, direito, politica institucional
e comunicacgao. O que emerge desse conjunto nao é consenso facil, mas
um campo vivo de disputa, onde mulheres negras e indigenas afirmam, com
clareza, que nao aceitam mais um futuro pensado sem elas.

Um dos aspectos mais potentes do Comunicagao Antirracista foi a recusa
explicita de tratar mulheres negras e indigenas como objeto de analise. Elas
foram — em todas as mesas — sujeitas do discurso, falando a partir de suas
trajetorias, saberes e praticas. Atrizes, escritoras, juristas, parlamentares,
artistas e liderangas politicas ndo foram convidadas para “representar”

um grupo social, mas para produzir pensamento critico sobre o pais. Esse
deslocamento é fundamental num momento em que o Brasil vive uma aparente
ampliagdo da presenga negra em espagos institucionais, sem que isso se
traduza automaticamente em transformacao estrutural. A presenca, quando
nao acompanhada de poder real, corre o risco de se tornar apenas decorativa.

Ao longo do evento, essa tensao apareceu de forma recorrente: como ocupar
espagos sem ser capturada por suas légicas? Como disputar o Estado sem
ser assimilada por ele? Como produzir comunicagao antirracista num sistema
midiatico profundamente concentrado e racializado?

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 3



PARTE 2

PAINEL1
OCUPAGAD & NARRATIVAS:DA TELA A REPARAGAD

Gom Clara Anastdcia, Vilma Melo e Thalma de Freitas | Mediacao: Daniele Salles
20 de novembro de 2025

A tela como territorio em disputa

O Painel 1 abriu 0 Comunicagao Antirracista estabelecendo, desde o inicio,

o tom politico do encontro. Ao escolher a tela (cinematografica, televisiva,
digital) como ponto de partida, o debate deslocou imediatamente a
comunicagao do campo abstrato para o territério concreto da disputa por
poder simbdlico. Nao se tratava de discutir apenas representatividade, mas de
interrogar quem constroi as narrativas, a servi¢go de quais projetos e com quais
consequéncias materiais para a vida da populagdo negra.

A presenca de Clara Anastdcia, Vilma Melo e Thalma de Freitas produziu

um campo de dialogo que atravessou geragoes, linguagens e experiéncias,
mas que se manteve ancorado numa questao central: a imagem negra no
Brasil nunca foi inocente. Ela sempre esteve a servico de um projeto de
controle social, seja pela exotizagao, pela criminalizagao ou pela redugao

da complexidade das vidas negras a arquétipos fixos. Desde os primeiros
minutos, ficou evidente que falar de tela é falar de cidadania. A histéria do
audiovisual brasileiro se construiu, majoritariamente, apagando a populacao
negra como sujeito de narrativa e, ao mesmo tempo, explorando seus corpos
como espetaculo. A ocupacgao desse espaco, portanto, ndo pode ser lida como
concessao tardia, mas como retomada histdrica.

Vilma Melo: presencga nao é concessao, é direito

Vilma Melo trouxe para a mesa uma reflexao madura, atravessada por décadas
de experiéncia no teatro, no cinema e na televisao. Sua fala partiu de um lugar
de quem conhece profundamente os mecanismos de exclusao do audiovisual
brasileiro e, por isso mesmo, recusa analises superficiais sobre diversidade.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL



Em um dos trechos mais contundentes de sua intervengao, Vilma afirmou:

“A gente passou muito tempo confundindo presenga com poder. Estar em cena
ndo significa decidir a cena.”

Essa afirmacéao desloca o debate da Iégica da inclusao para a l6gica da
disputa. Vilma néo reivindica apenas espago, mas autonomia narrativa.
Ao longo de sua fala, ela ressaltou que a ampliagao de elencos negros nao
garante, por si s0, a transformacao das histdrias contadas, se os roteiros
continuam presos a estruturas racistas. Em outro momento, ao comentar
projetos nos quais atuou, ela foi direta:

“Ja vivi situag6es em que o elenco era majoritariamente preto, mas a historia
continuava sendo branca. Isso também ¢€ violéncia.”

Aqui, Vilma nomeia uma forma sofisticada de exclusao: a apropriacdo
estética da presenca negra sem redistribuicao real de poder criativo. Trata-
se de uma légica que incorpora corpos, mas mantém intactas as hierarquias
simbdlicas. Sua fala também trouxe a dimensao do desgaste emocional
imposto a artistas negras, frequentemente convocadas a representar dor,
trauma e sofrimento como se esses fossem 0s Unicos registros possiveis
da experiéncia negra. Ao problematizar essa expectativa, Vilma afirmou:

“N&o somos obrigadas a ensinar ninguém o tempo inteiro. As vezes, s6
queremos existir em cena.”

Essa recusa pedagdgica é profundamente politica. Ela afirma o direito
a complexidade, ao erro, a leveza e a humanidade plena, elementos
historicamente negados as personagens negras.

Thalma de Freitas: imaginagao como politica de reparacao

Thalma de Freitas deslocou o debate para um outro eixo fundamental: o da
imaginacao. Sua fala foi marcada pela recusa em aceitar que o futuro das
narrativas negras esteja aprisionado a repertorios coloniais, mesmo quando
bem-intencionados. Em um dos momentos citados do painel,

Thalma afirmou:

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL



“A gente fala muito de representatividade, mas pouco de imaginagdo. Sem
imaginagao negra, ndo existe futuro negro.”

Essa frase sintetiza uma critica profunda a forma como a industria cultural

lida com a diversidade. Para Thalma, ndo basta corrigir o passado; € preciso
inventar futuros. E essa invengao nao pode ser delegada a estruturas que
historicamente negaram humanidade a populagao negra. Ao falar de sua
trajetdria na musica, no teatro e no audiovisual, Thalma ressaltou a importancia
de criar narrativas que escapem ao binarismo entre dor e superagao, tao
comum nas historias sobre pessoas negras. Ela alertou:

“Quando s6 nos autorizam a contar histdrias de sofrimento, estdo nos dizendo que
ndo imaginam a gente feliz, complexa, contraditdria.”

A critica aqui é direta: limitar a imaginagao € uma forma de controle. Thalma
entende a criagao artistica como campo estratégico de reparagao simbdlica,
capaz de reorganizar afetos e expectativas sociais. Em outro trecho, ao
comentar produgdes recentes, ela afirmou:

“Reparar ndo é pedir desculpa. Reparar é mudar o enquadramento.”

Essa ideia de reparagdo como mudancga de enquadramento desloca o
debate do campo moral para o campo estrutural. Nao se trata de sensibilizar
individuos, mas de alterar as lentes através das quais o mundo é narrado.

Clara Anastacia: juventude, ancestralidade e ruptura

Clara Anastacia trouxe para o painel a perspectiva da juventude negra
conectada as novas midias, sem abrir mao da ancestralidade como eixo
politico. Sua fala tensionou a logica da hiperexposic¢ao digital, questionando
quem se beneficia da circulagdo massiva de imagens negras nas redes. Em um
momento especialmente marcante, Clara afirmou:

“Hoje a gente aparece mais, mas isso ndo significa que a gente controla como
aparece.”

Essa constatacao revela um paradoxo central da comunicagao contemporanea:
a ampliacao da visibilidade ndo garante autonomia narrativa. Pelo contrario,

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL b



pode aprofundar formas sutis de exploragao simbolica. Clara também
destacou a importancia de reconhecer as geragdes anteriores como
fundamento das conquistas atuais. Ao refletir sobre sua trajetéria, disse:

“Nada do que eu fago comega em mim. Comega muito antes, nas mulheres que
abriram caminho.”

Essa fala estabelece um elo direto com a ideia de escrevivéncia coletiva

que atravessa todo o evento. A juventude, aqui, ndo é ruptura absoluta, mas
continuidade critica. Ao falar sobre a pressao por produzir conteudos rapidos
e consumiveis, Clara alertou para o risco de esvaziamento politico das
narrativas negras:

“Quando tudo vira conteudo, a gente corre o risco de perder o sentido.”

Essa reflexao dialoga diretamente com a critica ao capitalismo de plataformas
e a mercantilizagao das pautas antirracistas, frequentemente absorvidas sem
transformacao real das estruturas.

A mediagao como costura politica

A mediagao de Daniele Salles foi fundamental para costurar as falas sem
homogeneiza-las. Ao provocar as painelistas a refletirem sobre o papel da
comunicagao como campo de disputa institucional, Daniele trouxe perguntas
que deslocaram o debate do relato individual para a analise estrutural.

Sua conducao reforgou a ideia de que ocupar a tela € apenas uma etapa de
um processo mais amplo, que envolve disputa por orgamento, por politica
publica, por legislagao e por formagao critica.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL



Sintese do Painel 1

O Painel 1 estabeleceu algumas premissas fundamentais que atravessariam
todo o evento:

Representatividade sem poder nao transforma estruturas.
Narrativa é territorio politico.

Imaginagao é uma dimensao central da reparagao.

A presencga negra nha comunicagao precisa ser acompanhada de
autonomia criativa.

£ RIS

Ao final deste painel, ficou transparente que a comunicacgao antirracista nao
pode se limitar a correg@o de imagens. Ela exige uma reconfiguragao profunda
das estruturas que produzem sentido no Brasil.

PARTE 3

PAINEL 2
TECNOLOGIAS DE REEXISTENGIA: A ESCREVIVENCIA
DE GONGEIGAD EVARISTO

Com Conceigao Evaristo | Mediacdo: Daniele Salles
20 de novemoro de 2023

Quando a palavra funda mundo

0 segundo painel do Comunicagao Antirracista ndo foi apenas uma
conferéncia. Foi um ato fundacional. Concei¢ao Evaristo nao compareceu para
explicar um conceito; ela reafirmou uma ética, um método e uma politica da
palavra. Ao longo de sua fala, ficou evidente que a escrevivéncia ndo é apenas
uma categoria literaria, mas uma tecnologia de reexisténcia, forjada

na experiéncia historica de mulheres negras que precisaram escrever para

nao desaparecer.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL



Conceicao iniciou sua fala situando a escrevivéncia como um gesto que nasce
da vida concreta, das marcas do corpo, do territorio e da memaria coletiva. Ao
afirmar que escreve “a partir de um lugar que a histéria oficial tentou silenciar”,
ela recoloca a literatura no centro da disputa politica contemporanea. A palavra,
em sua formulagao, ndo é adorno; é instrumento de sobrevivéncia. Em um dos
momentos mais contundentes de sua intervenc¢ao, Conceigao afirmou:

“A escrevivéncia nasce da necessidade de contar a nossa prdpria historia, porque
quando a gente ndo conta, alguém conta por nds, e quase sempre contra nos.”

Essa frase sintetiza a dimensao politica do conceito. Nao se trata apenas de
autoria, mas de autodefinicao. Escrever, aqui, é disputar o direito de nomear o
mundo e a si mesma.

Ao longo do painel, Conceicao fez questao de afirmar que a escrevivéncia nao
pede licenga ao canone literario brasileiro. Ela o confronta. Ao falar sobre a
formacao da literatura nacional, destacou que o canone foi construido a partir
da exclusédo sistematica das experiéncias negras e indigenas, especialmente
das mulheres. Em um trecho marcante, afirmou:

“O cénone brasileiro se construiu fingindo que nds ndo pensdavamos, nao
escreviamos, ndo sentiamos.”

Essa critica ultrapassa o campo literario. Ela aponta para um projeto de

pais que, historicamente, negou as mulheres negras o estatuto de sujeito
intelectual. Ao reivindicar a escrevivéncia como método legitimo de produgao
de conhecimento, Concei¢ao desestabiliza a hierarquia entre saber académico
e saber vivido. Ela refor¢cou que a escrita de mulheres negras nao nasce do
individualismo moderno, mas de uma experiéncia coletiva, atravessada pela
oralidade, pela memdria ancestral e pela escuta. Ao falar sobre isso, disse:

“Quando eu escrevo, escrevem comigo muitas vozes. A minha escrita nunca esta
sozinha.”

Essa afirmacao dialoga diretamente com a proposta do evento e com o papel
desta relatoria: registrar uma escrita que é sempre plural, mesmo quando
assinada por um nome proprio.

Outro eixo central da fala de Conceicao foi a defesa da primeira pessoa como
estratégia politica. Em um pais que historicamente negou as mulheres negras

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 9



o direito de falar de si, escrever em primeira pessoa é um gesto de ruptura. Ela
foi enfatica ao afirmar:

“A primeira pessoa néo é vaidade. E necessidade histérica.”

Ao reivindicar o “eu” como lugar legitimo de enunciagao, Conceigao
confronta a ideia de objetividade neutra, tdo valorizada em certos campos
do conhecimento. Para ela, a neutralidade sempre foi um privilégio de quem
nunca teve sua humanidade questionada.

O corpo apareceu como elemento central dessa escrita. Corpo marcado
pela experiéncia do racismo, do sexismo, da pobreza, mas também corpo
que sente prazer, alegria, desejo e pertencimento. Conceig¢ao ressaltou que
a escrevivéncia nao se limita a dor, embora nao a negue. Ao contrario, ela
complexifica a experiéncia negra. Em outro momento, ao falar da relagéo
entre escrita e territorio, afirmou:

“Escrevo com os pés no chdo que me formou.”

Essa frase condensa uma critica profunda a abstracao intelectual
desconectada da vida real. A escrevivéncia, como tecnologia de reexisténcia,
nasce do chao, da favela, do quilombo, do interior, da periferia urbana, e
transforma esse chao em matéria de pensamento.

Conceigao dedicou parte significativa de sua fala a discussao sobre memodria.
Para ela, a disputa pela memadria nao é apenas simbdlica; é profundamente
material. Ao lembrar que o Brasil construiu sua identidade nacional apagando
as contribui¢cdes negras e indigenas, afirmou:

“Um pais que apaga a memoria de parte do seu povo compromete o proprio
futuro.”

Essa reflexao dialoga diretamente com o momento politico brasileiro. A
auséncia de politicas publicas consistentes de memoaria e reparagdao mantém
abertas as feridas da escravidao e do colonialismo. Conceigao foi clara

ao afirmar que lembrar ndo é nostalgia, mas estratégia de sobrevivéncia
coletiva. Ela também destacou a importancia de transformar a literatura e a
producéao cultural em praticas publicas de democracia. Ao falar sobre escolas,
bibliotecas e politicas de leitura, disse:

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL



“N&o adianta falar de democracia se nossas criangas nao se veem nos livros.”

Aqui, a escrevivéncia se conecta diretamente com o debate sobre comunicagao
antirracista. Produzir narrativas negras e indigenas ndo é apenas uma questao
cultural, mas um elemento central da formacao cidada.

Em um dos momentos mais politicamente incisivos do painel, Concei¢ao
abordou o racismo estrutural sem recorrer a abstragoes. Ela foi direta

ao afirmar que o racismo se sustenta em praticas cotidianas, escolhas
institucionais e siléncios convenientes.

“O racismo nao se mantém sozinho. Ele é alimentado todos os dias.”

Essa afirmacao desloca a responsabilidade do campo individual para o coletivo
e institucional. Ao dizer isso num evento dedicado a comunicagao, Conceigao
aponta para o papel central da midia, da educacao e das politicas culturais na
reproducao ou no enfrentamento do racismo. Ela também alertou para o risco
de cooptacao das narrativas negras, quando esvaziadas de sua radicalidade
politica. Ao falar sobre o mercado editorial e cultural, afirmou:

“Nem toda visibilidade é vitoria.”

Essa critica ecoa as falas do Painel 1 e antecipa debates que reapareceriam
nos painéis seguintes: a tensao entre presenga simbdlica e transformacao
estrutural.

A mediagao e a escuta

A mediagao de Daniele Salles foi marcada por uma escuta atenta e respeitosa,
permitindo que Conceigao conduzisse o ritmo da fala sem interrupgdes
desnecessarias. As perguntas propostas ampliaram o alcance politico

do painel, conectando a escrevivéncia aos desaflos contemporaneos da
democracia brasileira.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 1



Sintese do Painel 2
O Painel 2 consolidou alguns eixos fundamentais para todo o evento:

A escrevivéncia como método politico e epistemoldgico.

A palavra como tecnologia de reexisténcia.

Memoéria como fundamento da democracia.

Comunicagao como pratica publica de cuidado e denuncia.

£

Conceigao Evaristo reafirmou, com sua presenca e sua palavra, que ndo ha
futuro democratico possivel sem o reconhecimento pleno das vozes negras e
indigenas como produtoras de conhecimento.

PARTE 4

PAINEL 3 A
TRIBUNAS DE RESISTENGIA:
JUSTIGA E DIREITOS EM DISPUTA

Com Vera Licia Santana Aradjo e Samara Pataxd | Mediacdo: Daniele Salles
21 de novemoro de 2023

O direito como linguagem de poder

O terceiro painel deslocou o eixo do debate da cultura para a institucionalidade,
sem perder de vista que o direito também é uma forma de comunicacgéo. Leis,
decisoes judiciais, sentencgas e procedimentos ndo sao neutros: sdo linguagens
codificadas que organizam o acesso a cidadania. Quem compreende essa
linguagem, quem a escreve e quem a interpreta define, em grande medida,
quem pode existir plenamente no Estado.

Ao reunir Vera Lucia Santana Araujo e Samara Pataxo, o painel expds duas
experiéncias distintas e complementares de enfrentamento ao sistema de
justica brasileiro: a partir da Justica Eleitoral e a partir da luta indigena contra

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 12



um direito estruturado pela colonialidade. O que emergiu foi uma critica
contundente a ideia de imparcialidade juridica e a crenga de que o direito, por
si s, garante igualdade. Desde o inicio, ficou evidente que falar de justica,
naquele espaco, ndo era falar de técnica, mas de projeto politico.

Vera Lucia Santana Araujo: a democracia sob vigilancia

Vera Lucia trouxe para a mesa a experiéncia de quem atua no interior da
institucionalidade, conhecendo seus limites e suas contradi¢gdes. Sua fala foi
marcada pela recusa em romantizar o sistema de justica e pela clareza ao
nomear a violéncia politica como estratégia de manutencao do poder. Em um
dos momentos mais incisivos de sua intervencao, Vera afirmou:

A democracia brasileira sempre teve dificuldade de lidar com corpos negros em
posicéo de poder.”

Essa frase, simples e direta, desmonta a narrativa de uma democracia racial
que se realizaria automaticamente com o passar do tempo. Para Vera, a
exclusao politica da populagéo negra ndo é um resquicio do passado, mas

um mecanismo ativo, constantemente atualizado. Ao falar sobre a violéncia
politica de género e raca, especialmente no contexto eleitoral, ela destacou que
essa violéncia ndo se resume a ataques explicitos, mas inclui a deslegitimagao
simbodlica, a sabotagem institucional e o uso estratégico do sistema juridico
para silenciar candidaturas negras e indigenas.

“Nem toda violéncia deixa marcas visiveis. Muitas vezes, ela se apresenta como
procedimento.”

Essa afirmacao é central para compreender o funcionamento do racismo
institucional. Ao operar sob a aparéncia de legalidade, a exclusao se torna mais
dificil de contestar e mais eficaz em seus efeitos. Vera também enfatizou a
necessidade de uma leitura interseccional do direito, alertando que politicas
aparentemente universais tendem a reproduzir desigualdades quando ignoram
as diferengas estruturais. Ao refletir sobre sua trajetéria, afirmou:

“N&o basta estar dentro da instituicdo se a instituicdo ndo muda.”

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 13



Essa frase ecoa debates recorrentes entre movimentos sociais e ocupantes de
cargos publicos: a presencga negra no Estado é condi¢ao necessaria, mas nao
suficiente, para a transformagéao das estruturas.

Samara Pataxa: o direito como heranga colonial

Samara Pataxo trouxe para o painel uma critica profunda a prépria fundagao
do direito brasileiro. Sua fala partiu da experiéncia indigena para questionar a
ideia de que o sistema juridico nacional poderia ser neutro ou universal. Logo
no inicio, ela afirmou:

“O direito brasileiro nasce sem nés e, muitas vezes, contra nés.”

Essa afirmacao reposiciona o debate. Nao se trata apenas de inclusao tardia
de povos indigenas no sistema juridico, mas do reconhecimento de que esse
sistema foi estruturado para garantir a expropriacao de territorios, saberes e
modos de vida. Samara destacou que, para os povos indigenas, a disputa por
direitos nunca foi apenas juridica, mas existencial. Ao falar sobre o uso do
direito como ferramenta de resisténcia, ela alertou para os riscos da traducao
de cosmologias indigenas em categorias juridicas coloniais.

“Quando a gente traduz nossa vida para a linguagem do Estado, sempre perde
alguma coisa.”

Essa fala expde a tensdao permanente entre a necessidade de acessar o
sistema de justica e o risco de apagamento epistemologico. Samara néo
nega a importancia da atuagao institucional, mas insiste na necessidade de
reconhecer seus limites.

Ela também abordou a violéncia politica sofrida por liderancgas indigenas que
ocupam espagcos de visibilidade, afirmando que essa violéncia é atravessada
por racismo, sexismo e colonialidade. Ao refletir sobre isso, disse:

“O Estado ainda nos vé como problema, ndo como sujeitos politicos.”

Essa frase sintetiza a dificuldade historica do Estado brasileiro em reconhecer
povos indigenas como agentes contemporaneos, € ndo como resquicios de um
passado a ser superado.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 14



Justica Eleitoral, representatividade e disputa de poder

Um dos pontos centrais do painel foi o debate sobre o papel da Justica Eleitoral
no enfrentamento da violéncia politica. Vera Lucia trouxe exemplos concretos
de avancos e limites, destacando que, embora haja instrumentos legais
importantes, sua aplicacdo depende de vontade politica e de interpretacao
comprometida com a equidade racial.

Samara complementou essa analise ao afirmar que, sem a escuta ativa dos
povos indigenas e das populagdes negras, o sistema tende a reproduzir uma
|6gica assimilacionista. A justica, nesse caso, atua mais como mecanismo de
controle do que de protecao. A mediacao de Daniele Salles foi fundamental
ao provocar as painelistas a refletirem sobre como transformar o direito em
ferramenta efetiva de protecao, e ndo apenas de gestao do conflito.

Comunicagao, direito e democracia

O Painel 3 explicitou que o direito &, também, um campo comunicacional.
Sentencas falam. Leis narram. Decisdes produzem sentido. Quando essas
narrativas ignoram as experiéncias negras e indigenas, reforcam a exclusao
sob o manto da legalidade. Ao final do painel, ficou claro que a disputa por
justica é inseparavel da disputa por narrativa. Sem comunicagao antirracista,
o direito continuara operando como instrumento de manutencgao das
desigualdades.

Sintese do Painel 3
O terceiro painel consolidou alguns aprendizados fundamentais:

1. O direito nao é neutro; é historicamente situado.

2. Violéncia politica opera também por meio de procedimentos legais.

3. A presenca negra e indigena no sistema de justica é estratégica,
mas insuficiente sem mudanca estrutural.

4. Democracia exige uma revisao profunda das bases coloniais do
Estado brasileiro.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 15



PAINEL 4
OCUPANDO O PODER: LEGADO, FUTURO E
ANGESTRALIDADE NO PARLAMENTO

Com Fliane Potiguara, Erika Hilton e Manica Cunha | Mediagao: Daniele Salles
21 de novembro de 2025

Quando o Estado deixa de ser abstragao

O quarto painel deslocou definitivamente o debate do plano da analise para o
da acao politica direta. Se, até aqui, discutimos narrativa, palavra e justica como
campos de disputa, este momento colocou o Estado no centro da conversa

— nao como entidade distante, mas como territorio concreto, contraditério e
profundamente racializado.

Reunir Eliane Potiguara, Erika Hilton e Mdnica Cunha produziu um encontro raro
entre geragoes, estratégias e linguagens politicas distintas, mas atravessadas
por um fio comum: a recusa em aceitar que a institucionalidade brasileira seja
um espago naturalmente hostil a presenca negra e indigena. Hostil, sim — mas
nao inexpugnavel.

Desde o inicio, ficou claro que ocupar o poder nao é sinébnimo de adesao ao
sistema. E, antes, um gesto permanente de tens&o.

Eliane Potiguara: a palavra como arma ancestral

Eliane Potiguara abriu sua fala reafirmando algo que atravessou todo o evento:
a palavra é acao politica. Escritora, ativista e referéncia histérica na luta

pelos direitos indigenas, Eliane trouxe para a mesa uma perspectiva de longa
duracao, conectando a violéncia colonial ao presente institucional. Em um dos
momentos mais marcantes, afirmou:

“Nos sempre estivemos aqui. O que muda é se o Estado esta disposto a nos ouvir.”

Essa frase recoloca o debate sobre representatividade num eixo histérico. A
auséncia indigena nos espacos de poder nao é fruto de falta de participacao,
mas de um projeto sistematico de apagamento. Eliane destacou que o

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 16



parlamento brasileiro foi construido sobre a negagao dos povos indigenas
como sujeitos politicos contemporaneos. Ao falar sobre sua trajetdria, afirmou:

”

“Durante muito tempo, nos quiseram apenas como memoria. Nunca como futuro.

Essa recusa em aceitar o lugar de passado é central para compreender a
atuagao politica indigena hoje. Eliane reivindica o direito de existir no tempo
presente e de projetar o futuro a partir de epistemologias préprias. Ao falar
sobre comunicacao, ela foi enfatica ao afirmar que o silenciamento indigena

€ também um silenciamento narrativo. Quando o Estado fala sobre os povos
indigenas, mas nao com eles, reproduz a légica colonial sob novas roupagens.

Erika Hilton: ocupar sem se diluir

Erika Hilton trouxe para a mesa a experiéncia concreta de quem atua no
parlamento sob ataque constante. Sua fala foi atravessada pela denuncia

da violéncia politica de género, raca e identidade de género, mas também
pela afirmacgao de que ocupar o poder é um direito, ndo um favor. Em um dos
trechos mais fortes de sua intervencao, Erika afirmou:

“A violéncia politica ndo é um efeito colateral. Ela é método.”

Essa leitura é fundamental para compreender o atual cenario politico brasileiro.
A violéncia dirigida a parlamentares negras, indigenas e trans nao busca
apenas intimidar individuos, mas sinalizar limites simbolicos para a presenca
desses corpos no poder. Erika também abordou o risco da institucionalizacdo
sem vinculo com a base social. Ao refletir sobre sua atuagao, afirmou:

“Se a gente entra no parlamento e esquece de onde veio, o parlamento vence.”

Essa fala sintetiza uma estratégia politica consciente: ocupar o Estado sem
romper os lagos com 0s movimentos sociais, com os territorios e com as lutas
que antecedem o mandato. Destacou ainda a importancia de transformar

a linguagem legislativa, tornando-a acessivel e conectada a vida real da
populacdo. Para Erika, comunicac&o antirracista também passa por disputar o
vocabulario do poder.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 17



Monica Cunha: dor transformada em politica publica

Médnica Cunha trouxe para a mesa uma perspectiva profundamente enraizada
na experiéncia das maes e familiares de vitimas da violéncia do Estado. Sua fala
partiu da dor, mas néo se encerrou nela. Ao contrario, mostrou como a dor pode
se transformar em acgao politica organizada. Em um momento especialmente
marcante, afirmou:

“O Estado sempre soube nos matar. O que estamos aprendendo € a obriga-lo a nos
ouvir”

Essa frase sintetiza décadas de luta contra o genocidio da populagéo negra.
Monica nao fala de abstragdes: fala de corpos concretos, de perdas irreparaveis,
de vidas interrompidas. Ela destacou que ocupar espagos institucionais €, muitas
vezes, uma necessidade imposta pela auséncia de respostas do proprio Estado.
Ao falar sobre sua trajetoria, disse:

“A gente ndo escolhe a politica. A politica nos atravessa.”

Sua fala trouxe para o centro do debate a dimensao do cuidado, frequentemente
desconsiderada nos discursos sobre poder. Para Ménica, nao ha politica
transformadora sem considerar o impacto das decisdes sobre a vida cotidiana
das pessoas.

Dialogos, tensoes e convergéncias

A mediagao de Daniele Salles foi fundamental para costurar as falas sem apagar
suas diferengas. Ao provocar o dialogo entre geragdes e estratégias, Daniele
contribuiu para explicitar que ndo ha um unico caminho para a transformagao
institucional, mas multiplas frentes de atuagao.

Apesar das diferencas, emergiram convergéncias claras:

« A ocupagao do poder é estratégica, mas insuficiente sem mobilizagao
social.

+ Avioléncia politica é estrutural, ndo episodica.

« Comunicacao é ferramenta central para disputar o sentido da politica.

+ Ancestralidade ndo é passado: € método.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 18



Encerramento: o futuro como experiéncia sensivel

O show de encerramento com Majur ndo foi um apéndice cultural, mas parte
integrante do projeto politico do evento. Corpo, voz e presenga materializaram
aquilo que foi discutido ao longo dos dois dias: o futuro ndo é apenas
programa, € experiéncia sensivel. Majur encerrou o encontro reafirmando que
a arte também é forma de conhecimento e que imaginar futuros exige sentir
outros mundos possiveis.

Conclusao da Relatoria Conceitual

O Comunicagéo Antirracista — Vozes Femininas Negras e Indigenas em Dialogo
pela Transformagéo produziu algo raro: um espago em que mulheres negras
e indigenas falaram nao apenas de si, mas do pais. Arte, direito, literatura e
politica institucional foram tratados como campos interligados de disputa.

O que emerge deste encontro é a afirmacao de que ndao ha democracia possivel
sem comunicacao antirracista; nao ha justica sem revisao das bases coloniais
do Estado; e ndo ha futuro sem a centralidade das mulheres negras e indigenas
como sujeitas politicas. Esta relatoria ndo encerra o evento. Ela o prolonga. E o
gue se anuncia aqui nao é consenso confortavel, mas compromisso histérico.

COMUNIGAGAO ANTIRRACISTA RELATORIA POLITICO-CONCEITUAL 19



